Community Engagement & Emergence Journal
Volume 6 Nomor 6, Tahun 2025
Halaman : 5419-5426

Revitalisasi Nilai-nilai Budaya Nagekeo Melalui Dialohg Antar Generasi
di Pulau Flores

Klemens Mere
Universitas Wisnuwardhana Malang
Email: monfoortbhk@yahoo.co.id

Abstract

Intergenerational dialogue is increasingly recognized as a key pathway for sustaining local cultural
values amid rapid social change. This literature review explores strategies for revitalizing Nagekeo
cultural values in Flores through structured dialogue between elders and youth. Drawing on studies
from 2020 onward, the review identifies that cultural revitalization becomes more meaningful when
dialogue is grounded in living traditions—such as oral narratives, customary rituals, local language
practices, and communal work ethics—while also allowing younger generations to reinterpret these
values in contemporary forms. Effective intergenerational dialogue is not merely cultural transmission,
but a reciprocal learning process that strengthens cultural identity, empathy, and social cohesion. The
review also highlights persistent challenges, including weakening family-based cultural
communication, the marginalization of local culture in formal education, and the influence of globalized
lifestyles that may distance youth from local traditions. Overall, revitalization in Nagekeo requires
sustainable partnerships among families, schools, traditional leaders, and cultural actors so that
cultural values can remain relevant, lived, and adaptive in the daily lives of younger generations.
Keywords: intergenerational dialogue, cultural revitalization, Nagekeo Flores

Abstrak

Dialog antar generasi semakin dipandang sebagai jalur penting untuk menjaga dan menghidupkan
kembali nilai-nilai budaya lokal di tengah perubahan sosial yang cepat. Artikel review literatur ini
mengkaji strategi revitalisasi nilai-nilai budaya Nagekeo di Pulau Flores melalui dialog yang
terstruktur antara generasi tua dan muda. Berdasarkan sintesis studi sejak tahun 2020, revitalisasi
budaya menjadilebih bermakna ketika dialog berakar pada tradisi yang masih hidup—seperti narasi
lisan, ritus adat, praktik bahasa daerah, serta etos kerja komunal-—namun tetap memberi ruang bagi
generasi muda untuk menafsirkan ulang nilai tersebut dalam bentuk yang relevan dengan konteks
masa kini. Dialog antar generasi yang efektif bukan sekadar pewarisan satu arah, melainkan proses
belajar timbal balik yang memperkuat identitas budaya, empati, dan kohesi sosial. Kajian ini juga
menyoroti tantangan seperti melemahnya komunikasi budaya dalam keluarga, minimnya ruang
budaya lokal dalam pendidikan formal, serta pengaruh gaya hidup global yang dapat menjauhkan
anak muda dari tradisi setempat. Karena itu, revitalisasi budaya Nagekeo memerlukan kemitraan
berkelanjutan antara keluarga, sekolah, tokoh adat, dan pelaku budaya agar nilai budaya tetap
relevan, dipraktikkan, dan adaptif dalam kehidupan generasi muda.

Kata kunci: dialog antar generasi, revitalisasi budaya, Nagekeo Flores

https.//journal.yrpipku.com/index.php/ceej

e-I1SSN:2715-9752, p-ISSN:2715-9868

Copyright © 2025 THE AUTHOR(S). This article is distributed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International license



Mere (2025)

1. Pendahuluan

Perubahan sosial yang dipercepat oleh teknologi, mobilitas, dan ekonomi kreatif
membuat nilai budaya lokal semakin mudah terpinggirkan bila tidak dikelola secara sadar.
Studi tentang budaya-kreatif dan infrastruktur kultural menunjukkan bahwa modernisasi
dapat menggeser pusat makna budaya dari komunitas ke ruang yang lebih global dan
komersial. Akibatnya, tradisi lokal berisiko melemah di kalangan muda karena dianggap
kurang relevan dengan ritme hidup kekinian (Preda et al., 2025; Cerisola & Panzera, 2021).

Revitalisasi budaya menjadi mendesak karena budaya bukan hanya warisan
simbolik, melainkan sumber kohesi sosial dan daya tahan komunitas. Penelitian tentang
konservasi warisan budaya menegaskan bahwa nilai tradisi bertahan bila dipelihara sebagai
praktik hidup yang relevan, bukan sekadar peninggalan masa lalu. Dengan demikian,
revitalisasi harus dipahami sebagai proses menghidupkan kembali nilai budaya dalam
kehidupan kontemporer masyarakat (Vadrucci, 2025; Liu et al., 2025).

Salah satu jalur revitalisasi yang menonjol adalah dialog antar generasi, yakni
perjumpaan makna antara generasi tua dan muda secara timbal balik. Literatur tentang
“living inheritance” menekankan bahwa pewarisan nilai efektif ketika generasi muda terlibat
aktif menafsirkan ulang tradisi, bukan sekadar menerima. Dialog menjadi ruang untuk
mempertemukan ingatan kolektif dan kebutuhan sosial generasi sekarang (Zhao, H. et al,,
2025; Lo Presti & Carli, 2023).

Dialog antar generasi juga berperan sebagai mekanisme pembaharuan nilai, sebab
tradisi akan terus hidup jika mampu beradaptasi tanpa kehilangan inti maknanya. Kajian
tentang autentisitas dan integritas warisan budaya menunjukkan bahwa adaptasi yang sehat
justru menjaga nilai lokal tetap kuat di tengah perubahan. Karena itu, dialog tidak hanya
melestarikan, tetapi juga mengembangkan budaya (Liu et al., 2025; Rodrigues et al., 2025).

Konteks Nagekeo di Pulau Flores memiliki tradisi komunal yang kuat, ditandai oleh
ritus adat, nilai kebersamaan, dan narasi lokal yang diwariskan lintas generasi. Studi tentang
komunitas tradisional di Indonesia memperlihatkan bahwa nilai budaya sering melekat
dalam tata ruang, praktik sosial, dan etika hidup bersama. Ini memberi modal besar untuk
membangun revitalisasi melalui dialog yang berakar pada praktik budaya sehari-hari
(Asnaedi et al.,, 2025; Puspita et al.,, 2025).

Namun, seperti banyak komunitas lokal lain, Nagekeo berpotensi menghadapi
melemahnya ruang komunikasi lintas generasi karena perubahan pola kerja, sekolah, dan
gaya hidup. Pengalaman pembangunan desa digital menunjukkan bahwa arus modernisasi
dapat memperlebar jarak generasi jika tidak disertai strategi pemeliharaan tradisi. Karena
itu, revitalisasi perlu menjadikan dialog sebagai kebiasaan sosial yang rutin dan
berkelanjutan (Zhao, W. et al,, 2022; Harinurdin et al., 2025).

Berdasarkan latar itu, artikel ini meninjau literatur sejak 2020 untuk memetakan
strategi revitalisasi nilai budaya Nagekeo melalui dialog antar generasi. Fokus kajian
mencakup mekanisme dialog yang efektif, model partisipasi komunitas, dan cara menjaga
tradisi tetap autentik namun adaptif. Sintesis ini diharapkan menjadi dasar rekomendasi
yang kontekstual bagi Nagekeo di Flores (Kalfas et al, 2024; Klein & Spychalska-
Wojtkiewicz, 2020).

5420



Mere (2025)

2. Metode

Penelitian ini menggunakan metode literature review dengan cakupan publikasi
tahun 2020-2025 yang relevan dengan dialog antar generasi, revitalisasi budaya lokal,
pewarisan nilai, dan kearifan lokal di komunitas. Artikel dikumpulkan dari jurnal nasional
dan internasional yang sesuai dengan tema kajian serta tersedia akses penuh untuk
dianalisis. Fokus konteks diarahkan pada literatur yang membahas praktik dialog budaya,
pewarisan nilai, dan penguatan identitas lokal dalam masyarakat.

Analisis dilakukan secara tematik melalui langkah: (1) seleksi literatur berdasarkan
kesesuaian topik dan tahun publikasi, (2) pembacaan mendalam untuk mengekstrak konsep,
strategi, dan temuan kunci, (3) pengelompokan temuan ke dalam tema besar seperti
mekanisme dialog lintas generasi, basis tradisi lokal, peran institusi sosial, dan tantangan
modernisasi, serta (4) sintesis temuan menjadi implikasi dan rekomendasi strategis bagi
konteks Nagekeo di Flores.

3. Hasil dan Pembahasan
Dialog antar generasi sebagai mekanisme revitalisasi nilai budaya

Dialog antar generasi dipahami sebagai “ruang hidup” pewarisan budaya di mana
nilai dapat terus diperbarui melalui percakapan bermakna antara orang tua/adat dan anak
muda. Literatur tentang pewarisan tradisi menegaskan bahwa revitalisasi berhasil ketika
tradisi dipelajari sebagai praktik sosial yang dijalani bersama. Dialog membantu
menghindari pewarisan satu arah yang sering membuat budaya terasa jauh bagi generasi
muda (Zhao, H. et al,, 2025; Lo Presti & Carli, 2023).

Proses dialog memungkinkan generasi muda mempertanyakan, menafsirkan, lalu
menegosiasikan ulang nilai budaya sesuai kebutuhan zaman tanpa memutus akar tradisi.
Kerangka konservasi warisan budaya menilai adaptasi sebagai bagian dari keberlanjutan
budaya, selama nilai inti dijaga. Artinya, kultur bertahan karena mampu tumbuh, bukan
karena dibekukan (Liu et al., 2025; Vadrucci, 2025).

Selain menjaga nilai, dialog lintas generasi menguatkan kohesi komunitas karena
menciptakan kepercayaan sosial di tengah perubahan. Studi revitalisasi berbasis budaya dan
komunitas menunjukkan bahwa dialog yang aktif memperkuat rasa memiliki budaya
bersama dan menekan fragmentasi sosial. Ini penting bagi komunitas seperti Nagekeo yang
berlandaskan kehidupan komunal (Kalfas et al.,, 2024; Pramono & Juliana, 2025).

Tradisi lisan, simbol, dan praktik komunal sebagai bahan dialog

Nilai budaya lokal banyak hidup dalam narasi lisan, simbol adat, dan praktik
keseharian komunitas. Penelitian warisan budaya menegaskan bahwa makna tradisi terjaga
ketika simbol dan cerita dipakai sebagai bahan refleksi bersama. Dalam dialog antar
generasi, narasi lokal berfungsi menghubungkan sejarah komunitas dengan tantangan hidup
kini (Lo Presti & Carli, 2023; Vadrucci, 2025).

Simbol budaya juga memiliki dimensi persepsi yang berbeda lintas kelompok,
sehingga dialog membantu generasi muda memahami kedalaman makna tradisi. Kajian
tentang perbedaan persepsi simbolik warisan budaya menunjukkan pentingnya ruang
interpretasi bersama agar budaya tidak salah dipahami atau dangkal. Dialog menjadi “alat
klarifikasi makna” antar generasi (Shao et al., 2025; Liu et al., 2025).

Praktik komunal seperti kerja bersama, musyawarah adat, dan partisipasi dalam
ritus kolektif menyediakan ruang dialog alami yang berulang. Studi komunitas tradisional

5421



Mere (2025)

menekankan bahwa nilai budaya sering melekat pada cara komunitas mengelola ruang
hidup dan relasi sosialnya. Dengan memanfaatkan praktik komunal ini, dialog Nagekeo
dapat berlangsung otentik dan kontekstual (Asnaedi et al., 2025; Rodrigues et al., 2025).
Ruang budaya (tempat, warisan material) sebagai pemicu dialog nilai

Ruang budaya seperti rumah adat, lokasi ritus, atau lanskap komunal berfungsi
sebagai “pemicu ingatan kolektif” yang sangat efektif untuk dialog lintas generasi. Studi
tentang desain ruang berbasis budaya lokal menunjukkan bahwa nilai komunitas tertanam
dalam cara ruang dibangun dan digunakan. Mengaktifkan ruang budaya sebagai tempat
dialog membantu generasi muda membaca nilai dalam bentuk konkret (Asnaedi et al., 2025;
Cao, Z. et al,, 2024).

Warisan material dapat memfasilitasi dialog tentang etika hidup, batas sosial, serta
penghormatan pada lingkungan dan sesama. Literatur konservasi menekankan hubungan
antara warisan budaya dan keberlanjutan identitas komunitas. Maka dialog yang
berlangsung di ruang-ruang budaya memperkuat pemahaman nilai sebagai bagian dari
kehidupan, bukan sebagai teori (Liu et al., 2025; Rodrigues et al., 2025).

Selain itu, ruang budaya memberi peluang reinterpretasi kreatif: generasi muda
dapat menghubungkan desain tradisional dengan kebutuhan kontemporer tanpa
menghilangkan ruhnya. Kajian tentang gaya tradisional vs modern menunjukkan bahwa
psikologi ruang memengaruhi rasa keterhubungan orang dengan identitasnya. Ini membuat
dialog berbasis ruang menjadi cara revitalisasi yang kuat (Cao, Z. et al., 2024; Vadrucci,
2025).

Peran keluarga, komunitas, dan kemitraan lintas sektor

Revitalisasi nilai budaya tidak bisa bergantung pada keluarga saja; diperlukan
ekosistem komunitas yang aktif. Literatur tentang pemberdayaan komunitas menegaskan
bahwa tradisi bertahan ketika komunitas menjadi aktor utama dalam produksi makna dan
praktik budaya. Dalam konteks Nagekeo, komunitas adat dapat menjadi pusat dialog reguler
lintas generasi (Pramono & Juliana, 2025; Harinurdin et al., 2025).

Kemitraan lintas sektor juga penting agar revitalisasi tidak terisolasi dari
perkembangan sosial-ekonomi. Studi tentang kolaborasi lintas sektor dan industri kreatif
menunjukkan bahwa budaya lokal bisa diperkuat melalui dukungan institusi pendidikan,
pemerintah desa, dan pelaku ekonomi kreatif. Dialog antar generasi di Nagekeo akan lebih
kuat bila ditopang jejaring semacam ini (Klein & Spychalska-Wojtkiewicz, 2020; Kalfas et al.,
2024).

Kolaborasi komunitas yang inovatif membantu budaya lokal menemukan format
baru yang diterima generasi muda, misalnya melalui program desa kreatif atau kegiatan
berbasis komunitas. Sistem inovasi komunitas terbukti meningkatkan resiliensi sosial dan
partisipasi warga. Karena itu, dialog Nagekeo sebaiknya terhubung dengan program
penguatan desa dan komunitas (Harinurdin et al., 2025; Cerisola & Panzera, 2021).

Media kreatif dan ekonomi budaya sebagai sarana dialog

Dialog antar generasi lebih efektif ketika generasi muda terlibat sebagai kreator,
bukan sekadar pendengar. Literatur budaya kreatif menunjukkan bahwa anak muda lebih
mudah terhubung dengan tradisi melalui media seni, festival, film, atau kegiatan kreatif
komunitas. Media kreatif membuka ruang interpretasi baru namun tetap berakar pada nilai
lama (Kalfas et al.,, 2024; Cerisola & Panzera, 2021).

5422



Mere (2025)

Pendekatan design thinking dalam pelestarian warisan budaya juga menekankan
pentingnya “pengembangan audiens”: tradisi harus dikemas agar dapat dialami ulang oleh
generasi muda. Dengan begitu, budaya menjadi menarik tanpa kehilangan kedalaman
makna. Dialog berbasis proyek kreatif membuat nilai budaya masuk ke pengalaman hidup
anak muda (Lo Presti & Carli, 2023; Klein & Spychalska-Wojtkiewicz, 2020).

Dalam konteks Flores, potensi budaya lokal dapat dipadukan dengan aktivitas
ekonomi komunitas seperti wisata budaya berbasis warga atau produk kreatif lokal. Studi
pemberdayaan desa menunjukkan bahwa penguatan budaya dan ekonomi lokal bisa
berjalan bersamaan untuk menjaga identitas komunitas. Sarana ini memperluas dialog
budaya ke ruang sosial yang lebih luas (Pramono & Juliana, 2025; Rodrigues et al., 2025).
Tantangan revitalisasi dan strategi penguatan berkelanjutan

Tantangan utama revitalisasi adalah risiko “seremonialisasi” tradisi, ketika budaya
hanya tampil sebagai simbol acara tanpa proses dialog yang mendalam. Literatur konservasi
mengingatkan bahwa pelestarian tanpa pemaknaan ulang membuat budaya rapuh terhadap
perubahan. Karena itu, revitalisasi harus menekankan dialog reflektif yang berulang
(Vadrucci, 2025; Liu et al., 2025).

Tantangan berikutnya adalah jarak generasi karena gaya hidup digital dan migrasi
pendidikan/kerja. Pengalaman pembangunan desa digital menunjukkan bahwa modernisasi
bisa memperkuat ekonomi tetapi juga memutus komunikasi budaya jika tidak diimbangi
ruang dialog lokal. Maka dialog Nagekeo perlu dibuat rutin dan fleksibel mengikuti pola
hidup generasi muda (Zhao, W. et al., 2022; Preda et al., 2025).

Strategi penguatan yang disarankan adalah membangun ekosistem dialog yang
melibatkan komunitas adat, keluarga, sekolah, serta kemitraan lintas sektor dengan
pendekatan kreatif. Kolaborasi yang inovatif terbukti meningkatkan resiliensi budaya dan
partisipasi warga. Dengan strategi berkelanjutan ini, nilai Nagekeo dapat tetap hidup,
adaptif, dan bermakna bagi generasi muda Flores (Harinurdin et al, 2025; Klein &
Spychalska-Wojtkiewicz, 2020).

4. Kesimpulan

Dialog antar generasi adalah jalur revitalisasi yang efektif karena memungkinkan
nilai budaya Nagekeo dipahami kembali dalam relasi sosial yang hidup. Dialog membuat
pewarisan budaya menjadi proses timbal balik, di mana generasi tua menjaga ingatan
kolektif sementara generasi muda menafsirkan ulang nilai secara relevan. Dengan cara ini,
budaya bertahan melalui pengalaman bersama, bukan hanya melalui simbol.

Dalam konteks Nagekeo, revitalisasi dapat berakar pada tradisi lisan, simbol adat,
ruang budaya, serta praktik komunal yang masih aktif. Keluarga dan komunitas perlu
menjadi ruang dialog utama, sementara kerja sama lintas sektor membantu budaya
menemukan format baru yang sesuai dengan ritme hidup generasi muda. Proyek kreatif
berbasis budaya dapat menjadi jembatan penting untuk membuat dialog lebih menarik dan
berdaya guna.

Keberhasilan revitalisasi menuntut dialog yang rutin, reflektif, dan adaptif agar
tidak berhenti sebagai agenda seremonial. Penguatan peran tokoh adat, dukungan
komunitas, dan keterlibatan aktif generasi muda adalah kunci agar nilai budaya tetap hidup
dalam praktik sosial sehari-hari. Dengan demikian, Nagekeo dapat menjaga identitas budaya
sekaligus tumbuh selaras dengan perubahan zaman.

5423



Mere (2025)

Daftar Pustaka

Asnaedi, Winoto, ]., Harianto, Sari, L. K., & Mustofa, F. C. (2025). Developing a protection
design framework for the Bajo Tribe’s living space in Indonesia’s coastal areas: An
adaptation from Funaya Japan. Sustainability, 17(10),
4306. https://doi.org/10.3390/su17104306

Cao, Z., Mustafa, M., & Mohd Isa, M. H. (2024). Traditional regionalism or modern
minimalism? Unveiling the psychological impact of architectural styles in
sustainable urban planning. Sustainability, 16(13),
5576. https://doi.org/10.3390/su16135576

Cerisola, S. & Panzera, E. (2021). Cultural and creative cities and regional economic
efficiency: Context conditions as catalyzers of cultural vibrancy and creative
economy. Sustainability, 13(13), 7150. https://doi.org/10.3390/su13137150

Harinurdin, E. Laksmono, B. S., Kusumastuti, R, & Safitri, K. A. (2025). Community
empowerment utilizing open innovation as a sustainable village-owned enterprise
strategy in Indonesia: A systematic literature review. Sustainability, 17(8),
3394. https://doi.org/10.3390/su17083394

Kalfas, D., Kalogiannidis, S., Ambas, V., & Chatzitheodoridis, F. (2024). Contribution of the
cultural and creative industries to regional development and revitalization: A
European perspective. Urban Science, 8(2),
39. https://doi.org/10.3390/urbansci8020039

Klein, M., & Spychalska-Wojtkiewicz, M. (2020). Cross-sector partnerships for innovation
and growth: Can creative industries support traditional sector
innovations? Sustainability, 12(23), 10122. https://doi.org/10.3390/su122310122

Liu, R, Gao,W., & Yang, F. (2025). Authenticity, integrity, and cultural-ecological adaptability
in heritage conservation: A practical framework for historic urban areas—A case
study of Yicheng ancient city, China. Buildings, 15(8),
1304. https://doi.org/10.3390/buildings15081304

Lo Presti, 0., & Carli, M. R. (2023). Promoting underground cultural heritage through
sustainable practices: A design thinking and audience development
approach. Sustainability, 15(11), 9125. https://doi.org/10.3390/su15119125

Pramono, R, & Juliana, J. (2025). Beyond tourism: Community empowerment and resilience
in rural Indonesia. Tourism and Hospitality, 6(4),
210. https://doi.org/10.3390/tourhosp6040210

Preda, A. F,, Cretu, R. F,, Banta, V.-C,, Serban, E. C,, Oancea-Negescu, M. D., Anica-Popa, A,
Crecana, C. D., & Tanase, A. G. (2025). The interaction between sustainable
development and cultural infrastructure: An empirical analysis of France and
Romania in the era of smart technologies and future research
directions. Sustainability, 17(7), 3063. https://doi.org/10.3390/su17073063

Rodrigues, R., Heitor, J. C.,, Pimentel, H., & Lopes, T. (2025). Relationship between
preservation of built cultural heritage and economic development in Lisbon and
Porto: Cultural legacy and wurban revitalization as serial mediation
mechanisms. Societies, 15(5), 124. https://doi.org/10.3390/s0c15050124

Shao, G., Zhang, |., Bu, L., & Wang, J. (2025). Cross-cultural perceptual differences in the
symbolic meanings of Chinese architectural heritage. Buildings, 15(19),
3506. https://doi.org/10.3390/buildings15193506

5424



Mere (2025)

Vadrucci, M. (2025). Sustainable cultural heritage conservation: A challenge and an
opportunity for the future. Sustainability, 17(2),
584. https://doi.org/10.3390/su17020584

Zhao, H,, Fang, |., Lin, Z., Tang, ]., Zhen, S., Shi, H., Hui, X, & Liu, Y. (2025). Living inheritance
of traditional knowledge and practical wisdom of severe cold-region traditional
villages: A case study of Jinjiang Chalet Village in the Changbai Mountain
Area. Sustainability, 17(9), 4225. https://doi.org/10.3390/su17094225

Zhao, W, Liang, Z., & Li, B. (2022). Realizing a rural sustainable development through a digital
village  construction:  Experiences from  China. Sustainability, = 14(21),
14199. https://doi.org/10.3390/su142114199

Cao, M. (2024). Remaking local knowledge: The reinterpretation of morality through
religious teachings and folklore. Religions, 15(11),
1354. https://doi.org/10.3390/rel15111354

Garrido, M. C. D., Ruiz-Cabezas, A., Dominguez, M. C. M., Duenas, M. C. L., Pérez Navio, E., &
Rivilla, A. M. (2020). Teachers’ training in the intercultural dialogue and
understanding:  Focusing on  the education for a  sustainable
development. Sustainability, 12(23), 9934. https://doi.org/10.3390/su12239934

Li, C., & Cao, M. (2023). Designing for intergenerational communication among older adults:
A systematic inquiry in old residential communities of China’s Yangtze River
Delta. Systems, 11(11), 528. https://doi.org/10.3390/systems11110528

Mere, K. (2025). Keterkaitan Nilai-nilai Kearifan Lokal Nagekeo dengan Unsur-unsur Budaya
Universal. Community Engagement and Emergence Journal (CEE]), 6(6), 5215-5221.
https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9712

Mere, K. (2025). Kearifan Lokal dalam siklus kehidupan manusia Nagakeo: Upaya pelestarian
identitas budaya di tengah globalisasi. Community Engagement and Emergence
Journal (CEE]), 6(6), 5044-5050. https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9670

Mere, K. (2025). Dari Wombu ke Woda: Transformasi Nilai budaya dalam siklus kehudupan
masyarakat nagekeo di era modern. Community Engagement and Emergence Journal
(CEE]), 6(6), 5037-5043. https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9669

Puccia, A., Cabeza-Ramirez, L. ]., de los Santos, M. M., & Gonzalez-Mohino, M. (2025). Bridging
cultural capital: Youth-driven communication as a catalyst for well-being in film
festival participation. Social Sciences, 14(1),
26. https://doi.org/10.3390/socsci14010026

Puspita, C., Hariyanto, A. D., & Arifin, L. S. (2025). Sustainable values in the structure of
traditional Osing houses in Indonesia. Architecture, 5(2),
31. https://doi.org/10.3390/architecture5020031

Ramlij, R, Razali, R., Gadeng, A. N,, Diana, N., & Hariadj, ]. (2025). Integrating local knowledge
into higher education: A qualitative study of curriculum innovation in Aceh,
Indonesia. Education Sciences, 15(9),
1214. https://doi.org/10.3390/educsci15091214

Sari, D. P, Sudirman, M., & Asmuliany, A. (2024). The design of earthquake evacuation spaces
based on local wisdom: A case study of traditional houses in South Sulawesi. Designs,
8(2), 30. https://doi.org/10.3390/designs8020030

5425



Mere (2025)

Senior, C., Temeljotov Salaj, A., Johansen, A., & Lohne, ]J. (2023). Evaluating the impact of
public participation processes on participants in smart city development: A scoping
review. Buildings, 13(6), 1484. https://doi.org/10.3390/buildings13061484

Shinde, K. (2021). Sacred sites, rituals, and performances in the ecosystem of religious
tourism. Religions, 12(7), 523. https://doi.org/10.3390/rel12070523

Wahyuningtyas, B. P., Asteria, D., & Sunarto. (2023). The accommodation of communication
in the family as an adjustment of cultural values between generations. Social
Sciences, 12(12), 653. https://doi.org/10.3390/socsci12120653

Wuy, ], Ju, L.-H,, Lin, P.-H,, & Lyu, Y. (2022). The relationship between form and ritual in
cultural sustainability. Sustainability, 14(15),
9157. https://doi.org/10.3390/su14159157

Yan, W.-],, & Li, K.-R. (2023). Sustainable cultural innovation practice: Heritage education in
universities and creative inheritance of intangible cultural heritage
craft. Sustainability, 15(2), 1194. https://doi.org/10.3390/su15021194

Yeganeh, H. (2024). Conceptualizing the patterns of change in cultural values: The
paradoxical effects of modernization, demographics, and globalization. Social
Sciences, 13(9), 439. https://doi.org/10.3390/socsci13090439

5426



