Community Engagement & Emergence Journal
Volume 6 Nomor 6, Tahun 2025
Halaman : 5411-5418

Integrasi dialog budaya dalam pendidikan untuk menanamkan nilai
keberagaman budaya Nagekeo

Klemens Mere
Universitas Wisnuwardhana Malang
Email: monfoortbhk@yahoo.co.id

Abstract

Cultural diversity is a vital foundation of Indonesian social life, yet it must be continuously nurtured
through education so it becomes a lived value rather than a slogan. This literature review examines how
cultural dialogue can be integrated into educational practices to instill respect for cultural diversity,
specifically within the context of Nagekeo. Synthesizing studies published from 2020 onward, the review
highlights key forms of integration such as dialogic pedagogy in the classroom, contextual learning
grounded in local wisdom, intercultural projects, and active collaboration with families and traditional
cultural actors. The reviewed literature consistently shows that cultural dialogue is most effective when
designed as an interactive, reflective process that invites students to share experiences, negotiate
meanings, and learn from differences. In Nagekeo, cultural dialogue can be strengthened through local
narratives, customary rituals, language practices, and communal traditions that connect school
learning with everyday cultural realities. However, implementation faces challenges including limited
teacher capacity to facilitate intercultural dialogue, the marginal position of local culture in formal
curricula, and the risk of superficial cultural activities without deep reflection. The review concludes
that sustainable integration requires curriculum alignment, teacher training, and long-term
partnerships between schools and the Nagekeo community to make cultural diversity education
authentic and transformative.

Keywords: cultural dialogue, education, Nagekeo cultural diversity

Abstrak

Keberagaman budaya merupakan fondasi penting kehidupan sosial Indonesia, tetapi nilainya perlu
terus ditanamkan melalui pendidikan agar menjadi pengalaman hidup, bukan sekadar slogan. Artikel
review literatur ini mengkaji bagaimana dialog budaya dapat diintegrasikan dalam praktik
pendidikan untuk menumbuhkan penghormatan terhadap keberagaman budaya, dengan fokus pada
konteks Nagekeo. Berdasarkan sintesis studi sejak tahun 2020, integrasi dialog budaya dapat
dilakukan melalui pedagogi dialogis di kelas, pembelajaran kontekstual berbasis kearifan lokal,
proyek lintas budaya, serta kolaborasi aktif dengan keluarga dan pelaku budaya adat. Literatur
menunjukkan bahwa dialog budaya paling efektif jika dirancang sebagai proses interaktif dan
reflektif, di mana siswa berbagi pengalaman, merundingkan makna, dan belajar dari perbedaan
secara setara. Dalam konteks Nagekeo, dialog budaya dapat diperkuat melalui narasi lokal, ritus adat,
praktik bahasa daerah, dan tradisi komunal yang menjembatani pembelajaran sekolah dengan
realitas budaya sehari-hari. Tantangan implementasi meliputi keterbatasan kompetensi guru
sebagai fasilitator dialog interkultural, minimnya ruang budaya lokal dalam kurikulum formal, serta
risiko kegiatan budaya yang bersifat seremonial tanpa refleksi mendalam. Karena itu, integrasi yang
berkelanjutan memerlukan penyelarasan kurikulum, pelatihan guru, dan kemitraan jangka panjang
antara sekolah dan komunitas Nagekeo agar pendidikan keberagaman benar-benar autentik dan
transformatif.

Kata kunci: dialog budaya, pendidikan, keberagaman budaya Nagekeo

https.//journal.yrpipku.com/index.php/ceej

e-I1SSN:2715-9752, p-ISSN:2715-9868

Copyright © 2025 THE AUTHOR(S). This article is distributed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International license



Mere (2025)

1. Pendahuluan

Keberagaman budaya merupakan kondisi dasar masyarakat modern yang terus
bergerak, dipengaruhi oleh modernisasi, demografi, dan arus global yang mengubah cara
orang memaknai identitasnya. Perubahan ini dapat memperkaya kehidupan sosial, tetapi
juga berpotensi menajamkan batas “kami-mereka” bila tidak diimbangi pemahaman yang
adil. Karena itu, keberagaman perlu dipandang sebagai proses yang dinamis dan harus
dipelajari terus-menerus dalam ruang sosial. Perspektif tentang perubahan nilai budaya ini
menegaskan bahwa pendidikan punya peran penting untuk menjaga keberagaman tetap
menjadi kekuatan bersama (Yeganeh, 2024; Alkharafi & Alsabah, 2025).

Dalam konteks Indonesia, pendidikan menjadi arena strategis untuk menanamkan
nilai kebinekaan karena sekolah tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga
membentuk karakter dan cara hidup bersama. Nilai keberagaman tidak cukup diajarkan
sebagai informasi tentang “aneka budaya”, melainkan perlu dialami lewat interaksi yang
membangun sikap saling menghargai. Pembelajaran yang memanfaatkan keragaman dan
kearifan lokal terbukti memberi modal sosial bagi generasi muda untuk mengembangkan
cara berpikir terbuka dan inovatif (Amin & Ritonga, 2024; Alves et al., 2024).

Salah satu pendekatan yang relevan untuk tujuan tersebut adalah dialog budaya,
yaitu proses komunikasi timbal balik yang memberi ruang bagi peserta didik untuk berbagi
pengalaman, mendengar sudut pandang lain, dan merundingkan makna perbedaan secara
setara. Dialog budaya menuntut keterampilan reflektif dan empatik sehingga siswa tidak
hanya “tahu” budaya lain, tetapi mampu memahami dan menghormatinya. Penerapan dialog
seperti ini dalam pendidikan menuntut kesiapan guru sebagai fasilitator interkultural,
bukan sekadar penyampai materi (Garrido et al., 2020; Alves et al., 2024).

Literatur terbaru menekankan bahwa integrasi budaya dalam pendidikan paling
efektif bila dikaitkan dengan pengetahuan lokal yang hidup di komunitas, lalu diolah dalam
kurikulum dan praktik pembelajaran. Upaya memasukkan local knowledge ke dalam
pendidikan dapat memperkuat relevansi sekolah bagi realitas siswa sekaligus
menumbuhkan rasa memiliki terhadap identitas budayanya. Pendidikan warisan budaya
dan inovasi kultural di lembaga pendidikan juga menunjukkan bahwa budaya lokal bisa
menjadi sumber belajar kritis dan kreatif, bukan sekadar simbol tradisi (Ramli et al., 2025;
Yan & Li, 2023).

Nagekeo memiliki kekayaan budaya yang kuat dalam narasi lokal, ritus adat, bahasa
daerah, serta tradisi komunal yang membentuk relasi sosial masyarakat. Pengetahuan dan
moralitas lokal sering terjaga melalui folklore, praktik adat, dan pembelajaran lintas
generasi, sehingga sangat potensial menjadi basis dialog budaya di sekolah. Keterkaitan
antara ritual, bentuk tradisi, dan keberlanjutan nilai budaya menunjukkan bahwa budaya
Nagekeo bukan sekadar warisan, melainkan sistem makna yang terus dipraktikkan (Cao,
2024; Wu et al,, 2022).

Namun, modernisasi pendidikan dapat menciptakan jarak antara sekolah dan
budaya sehari-hari masyarakat jika budaya lokal hanya hadir secara seremonial. Selain itu,
transmisi nilai antar generasi bisa melemah ketika komunikasi budaya dalam keluarga dan
komunitas tidak lagi terhubung dengan pengalaman belajar di sekolah. Karena itu, integrasi
dialog budaya perlu dirancang agar menjembatani ruang kelas, rumah, dan komunitas
sehingga nilai keberagaman benar-benar menjadi pengalaman hidup siswa (Wahyuningtyas
et al.,, 2023; Yeganeh, 2024).

5412



Mere (2025)

Berdasarkan latar tersebut, artikel ini meninjau literatur sejak 2020 tentang
integrasi dialog budaya dalam pendidikan dan relevansinya untuk menanamkan nilai
keberagaman budaya Nagekeo. Fokus kajian mencakup model pedagogi dialogis berbasis
kearifan lokal, peran guru dan kurikulum, serta tantangan implementasi di konteks
komunitas budaya. Dengan menempatkan budaya lokal sebagai sumber dialog setara,
pendidikan diharapkan mampu membentuk siswa Nagekeo yang berakar pada identitasnya
sekaligus terbuka pada perbedaan (Garrido et al,, 2020; Amin & Ritonga, 2024).

2. Metode

Metode yang digunakan dalam artikel ini adalah literature review dengan fokus
pada topik integrasi dialog budaya dalam pendidikan untuk menanamkan nilai
keberagaman, khususnya pada konteks budaya Nagekeo. Proses penelusuran literatur
dilakukan dengan mengumpulkan artikel ilmiah terbitan tahun 2020-2025 yang relevan
dengan tema dialog budaya, pendidikan multikultural/interkultural, kearifan lokal, serta
integrasi pengetahuan lokal dalam pembelajaran. Sumber literatur dihimpun dari jurnal
nasional maupun internasional yang sesuai dengan tema kajian dan tersedia secara penuh
untuk dianalisis.

Tahap analisis dilakukan secara tematik melalui beberapa langkah: (1) seleksi
artikel berdasarkan kesesuaian tema dan rentang tahun publikasi, (2) pembacaan mendalam
untuk mengidentifikasi konsep utama, model integrasi, serta temuan kunci dari tiap studi,
(3) pengelompokan temuan ke dalam tema besar seperti bentuk dialog budaya di sekolah,
strategi berbasis budaya lokal, peran guru, dan tantangan implementasi, serta (4) sintesis
hasil untuk menarik implikasi teoretis dan praktis bagi konteks Nagekeo. Hasil sintesis
kemudian disusun menjadi pemetaan pendekatan yang paling relevan dan rekomendasi
integrasi dialog budaya yang kontekstual serta berkelanjutan.

3. Hasil Dan Pembahasan

Dialog budaya sebagai pedagogi dialogis untuk literasi keberagaman

Dialog budaya dalam pendidikan muncul sebagai pendekatan yang menempatkan
perbedaan sebagai sumber pembelajaran aktif, bukan sekadar objek pengetahuan. Literatur
menunjukkan bahwa dialog yang terstruktur mendorong siswa untuk saling mendengar,
menafsirkan pengalaman, dan membangun makna bersama sehingga literasi budaya
berkembang secara reflektif. Proses ini relevan untuk konteks masyarakat yang nilai
budayanya dinamis dan terus bernegosiasi dengan perubahan sosial (Garrido et al., 2020;
Yeganeh, 2024).

Efektivitas dialog budaya sangat ditentukan oleh sifatnya yang interaktif dan setara,
karena siswa dilatih berargumen tanpa meniadakan pengalaman budaya lain. Dalam
praktiknya, dialog membantu mengurangi bias dan meningkatkan empati, sebab siswa
belajar melihat identitas budaya sebagai sesuatu yang berlapis dan dapat dipahami melalui
pengalaman nyata. Temuan ini menguatkan posisi dialog budaya sebagai alat pembentukan
kewargaan interkultural yang lentur terhadap pluralitas (Alves et al., 2024; Amin & Ritonga,
2024).

Selain memperkuat empati, dialog budaya berkontribusi pada keterampilan
kolaboratif seperti negosiasi nilai, pemecahan masalah sosial, dan pengambilan keputusan
bersama. Ini selaras dengan tuntutan pendidikan masa kini yang menekankan kemampuan

5413



Mere (2025)

hidup bersama dalam masyarakat majemuk. Dengan demikian, dialog budaya bukan
tambahan kurikuler, melainkan inti dari pembelajaran keberagaman yang transformatif
(Garrido et al., 2020; Wright et al., 2022).

Integrasi kearifan lokal Nagekeo sebagai basis dialog budaya

Literatur menegaskan bahwa kearifan lokal akan efektif bila diintegrasikan sebagai
kerangka belajar, bukan hanya materi seremonial. Dalam konteks Nagekeo, narasi lokal,
ritus, dan nilai komunal dapat dijadikan titik berangkat pembelajaran untuk membahas
kerja sama, penghormatan antar-kelompok, serta relasi manusia-alam. Proses ini membuat
dialog budaya berakar pada pengalaman keseharian siswa (Ramli et al., 2025; Cao, 2024).

Budaya yang hidup dalam praktik ruang, simbol, dan tradisi komunal menunjukkan
adanya “nilai keberlanjutan” yang dapat diterjemahkan menjadi pendidikan karakter. Studi
tentang nilai tradisional dalam struktur budaya menegaskan bahwa budaya lokal
menyimpan prinsip resiliensi sosial, saling menjaga, dan identitas kolektif yang kuat. Jika
dimasukkan ke dalam diskusi kelas, prinsip-prinsip ini menjadi materi dialog yang otentik
dan mudah dihayati siswa (Puspita et al,, 2025; Wu et al., 2022).

Integrasi kearifan lokal juga berfungsi sebagai jembatan antara pengetahuan
sekolah dan identitas komunitas, sehingga siswa tidak mengalami keterputusan budaya.
Ketika siswa menafsirkan kembali tradisi lokal melalui dialog, mereka belajar bahwa budaya
bukan sesuatu yang beku, melainkan sumber moral dan pengetahuan yang terus diperbarui.
Ini penting agar nilai keberagaman Nagekeo bertahan di tengah arus perubahan budaya
yang cepat (Cao, 2024; Yeganeh, 2024).

Peran guru sebagai fasilitator dialog interkultural

Temuan utama literatur menyatakan bahwa keberhasilan dialog budaya sangat
bergantung pada kapasitas guru sebagai fasilitator interkultural. Guru perlu mengelola
percakapan agar semua identitas budaya siswa mendapatkan ruang yang adil, termasuk
ketika muncul perbedaan tajam atau potensi konflik. Pelatihan dialog interkultural menjadi
syarat penting agar kelas benar-benar menjadi ruang aman untuk perjumpaan makna
(Garrido et al., 2020; Ramli et al., 2025).

Guru juga dituntut mampu mengubah posisi dirinya dari pusat pengetahuan
menjadi pengarah proses belajar bersama. Kapasitas ini mencakup keterampilan bertanya
reflektif, mengaitkan pengalaman budaya siswa dengan kompetensi kurikulum, serta
menghindari bias dalam memvalidasi budaya tertentu. Dengan begitu, dialog budaya tidak
jatuh menjadi ceramah tentang budaya, melainkan praktik belajar yang hidup (Amin &
Ritonga, 2024; Wright et al., 2022).

Dalam konteks Nagekeo, guru harus sekaligus menjadi penghubung antara sekolah
dan komunitas budaya. Guru yang memahami nilai lokal dapat memfasilitasi dialog yang
lebih bermakna, misalnya dengan membawa isu adat, bahasa, atau tradisi komunal sebagai
bahan refleksi kelas. Tanpa penguatan kompetensi ini, integrasi budaya berisiko menjadi
dangkal atau sekadar simbolis (Ramli et al., 2025; Wahyuningtyas et al., 2023).

Model kolaboratif sekolah-komunitas dan dialog lintas generasi

Literatur menunjukkan bahwa dialog budaya menjadi lebih kuat ketika sekolah
berkolaborasi dengan komunitas lokal, terutama tokoh adat, orang tua, dan pelaku budaya.
Kolaborasi memperluas ruang dialog dari kelas ke kehidupan sosial, sehingga siswa
menyaksikan nilai keberagaman dalam praktik nyata. Keterlibatan komunitas juga

5414



Mere (2025)

memperkaya sumber belajar lewat pengalaman dan otoritas budaya setempat (Ramli et al,,
2025; Senior et al., 2023).

Dialog lintas generasi menjadi bentuk penting lain dalam integrasi budaya, karena
nilai lokal banyak diwariskan melalui komunikasi keluarga dan komunitas. Ketika sekolah
membuka ruang pertemuan generasi muda dan tua, siswa belajar menafsirkan tradisi secara
kritis sekaligus menghormati sumber nilai yang hidup di masyarakat. Hal ini memperkuat
kesinambungan budaya tanpa mematikan kreativitas generasi baru (Wahyuningtyas et al,,
2023; Li & Cao, 2023).

Selain itu, pola partisipasi bersama mendorong rasa memiliki (sense of belonging)
terhadap budaya lokal dan memperkuat kohesi sosial di lingkungan sekolah. Dialog dalam
proyek komunitas—seperti dokumentasi tradisi, kelas kunjungan adat, atau forum budaya
siswa—membuat keberagaman hadir sebagai pengalaman bersama, bukan sekadar topik
pembelajaran. Model ini relevan untuk Nagekeo yang memiliki tradisi komunal yang kuat
(Senior et al., 2023; Alves et al., 2024).

Proyek kreatif berbasis warisan budaya sebagai sarana dialog

Literatur 2020+ menekankan penggunaan proyek kreatif untuk menghidupkan
dialog budaya, misalnya melalui seni, film, festival sekolah, atau produk budaya lokal. Proyek
kreatif memberi ruang bagi generasi muda untuk menafsirkan warisan budaya dalam bahasa
mereka sendiri, sekaligus membuka perjumpaan makna dengan budaya lain. Pendekatan ini
mendorong keterlibatan emosional dan partisipasi aktif siswa (Puccia et al.,, 2025; Yan & Lj,
2023).

Warisan budaya—termasuk tradisi ruang dan arsitektur lokal—dapat dijadikan
“teks sosial” bagi dialog tentang nilai hidup bersama. Studi tentang rumah tradisional dan
kearifan lokal menunjukkan bahwa ruang budaya menyimpan prinsip kebersamaan,
adaptasi, dan penghormatan terhadap lingkungan sosial-alam. Dengan menjadikan warisan
ini bahan proyek belajar, dialog budaya bergerak dari abstraksi ke pengalaman yang konkret
(Sari et al., 2024; Puspita et al., 2025).

Proyek kreatif juga relevan untuk Nagekeo karena selaras dengan tradisi naratif dan
ritus komunal setempat. Ketika siswa membuat pameran cerita rakyat, dokumenter bahasa
daerah, atau pertunjukan adat berbasis refleksi, mereka tidak hanya melestarikan budaya
tetapi juga membangun keterampilan dialogis. Ini memperkuat keberagaman sebagai
praktik sosial yang terus diperbarui (Cao, 2024; Puccia et al., 2025).

Tantangan integrasi dialog budaya dan strategi penguatan berkelanjutan

Tantangan yang paling sering disebut adalah tokenisme budaya, yakni budaya lokal
hanya hadir sebagai simbol kegiatan tanpa pembahasan nilai dan relevansinya. Jika dialog
tidak disertai refleksi kritis, kegiatan budaya mudah berakhir seremonial dan tidak
membentuk sikap keberagaman secara mendalam. Karena itu, dialog harus disusun sebagai
proses belajar yang berulang, bukan agenda tahunan (Garrido et al,, 2020; Yan & Li, 2023).

Tantangan lain adalah tekanan globalisasi dan perubahan nilai yang membuat
identitas lokal tampak kurang menarik bagi generasi muda. Literatur tentang dampak
globalisasi menunjukkan bahwa budaya lokal bisa terpinggirkan bila tidak diberi ruang
adaptasi dan reinterpretasi yang sehat. Di sinilah dialog budaya berperan menjaga
keseimbangan antara keterbukaan global dan akar lokal (Yeganeh, 2024; Alkharafi &
Alsabah, 2025).

5415



Mere (2025)

Strategi penguatan yang disarankan meliputi penyelarasan kurikulum, pelatihan
guru, dan evaluasi berbasis proses (sikap, empati, keterampilan dialog) bukan hanya produk
akhir. Kemitraan jangka panjang sekolah-komunitas perlu dibuat rutin agar dialog budaya
menjadi ekosistem, bukan program terpisah. Dengan pendekatan ini, pendidikan di Nagekeo
dapat menanamkan keberagaman sebagai nilai hidup yang autentik dan berkelanjutan
(Wright et al., 2022; Senior et al., 2023).

4. Kesimpulan

Integrasi dialog budaya dalam pendidikan terbukti menjadi pendekatan yang efektif
untuk menanamkan nilai keberagaman, karena mendorong siswa mengalami perbedaan
sebagai proses belajar yang hidup, setara, dan reflektif. Melalui dialog, keberagaman tidak
berhenti pada pengenalan fakta budaya, tetapi menjadi pengalaman bersama yang
membentuk empati, keterbukaan, serta kemampuan berinteraksi secara sehat dalam
masyarakat majemuk. Dengan demikian, dialog budaya layak diposisikan sebagai inti
pembelajaran keberagaman, bukan sekadar pelengkap kurikulum.

Dalam konteks Nagekeo, dialog budaya memiliki relevansi yang sangat kuat karena
masyarakatnya berakar pada tradisi komunal, narasi lokal, ritus adat, dan penggunaan
bahasa daerah yang masih aktif dalam kehidupan sehari-hari. Ketika unsur-unsur budaya ini
dijadikan sumber belajar, siswa dapat mengaitkan pelajaran sekolah dengan identitas
komunitasnya sendiri, sekaligus belajar menghargai perbedaan di luar dirinya. Proses ini
membantu menjaga keberlanjutan nilai budaya lokal tanpa menutup ruang bagi kreativitas
dan keterbukaan terhadap perubahan zaman.

Keberhasilan integrasi dialog budaya bergantung pada desain pembelajaran yang
kontekstual, kapasitas guru sebagai fasilitator dialog, serta keterlibatan komunitas secara
berkelanjutan. Sekolah perlu membangun kemitraan dengan keluarga dan tokoh budaya
agar dialog berlangsung lintas ruang dan lintas generasi, sehingga nilai keberagaman benar-
benar menjadi praktik sosial yang terus tumbuh. Dengan strategi yang konsisten dan lebih
menekankan proses, pendidikan di Nagekeo diharapkan mampu melahirkan generasi yang
berakar pada budayanya sekaligus siap hidup harmonis dalam keberagaman.

5. Daftar Pustaka

Alkharafi, N., & Alsabah, M. (2025). Globalization: An overview of its main characteristics and
types, and an exploration of its impacts on individuals, firms, and
nations. Economies, 13(4), 91. https://doi.org/10.3390/economies13040091

Alves, F., Vidal, D. G., Allegretti, G., Gallo, E., de Castro, H. A., & Freitas, H. (2024). Nature at
the heart of ecological transition: Five ideas to allow a plural, reflexive, intercultural,
transnational, ecological, and dynamic citizenship. Social Sciences, 13(12),
697. https://doi.org/10.3390/socsci13120697

Amin, M., & Ritonga, A. D. (2024). Diversity, local wisdom, and unique characteristics of
millennials as capital for innovative learning models: Evidence from North Sumatra,
Indonesia. Societies, 14(12), 260. https://doi.org/10.3390/s0c14120260

Cao, M. (2024). Remaking local knowledge: The reinterpretation of morality through
religious teachings and folklore. Religions, 15(11),
1354. https://doi.org/10.3390/rel15111354

5416



Mere (2025)

Garrido, M. C. D., Ruiz-Cabezas, A., Dominguez, M. C. M., Duenas, M. C. L., Pérez Navio, E., &
Rivilla, A. M. (2020). Teachers’ training in the intercultural dialogue and
understanding:  Focusing on the education for a  sustainable
development. Sustainability, 12(23), 9934. https://doi.org/10.3390/su12239934

Li, C., & Cao, M. (2023). Designing for intergenerational communication among older adults:
A systematic inquiry in old residential communities of China’s Yangtze River
Delta. Systems, 11(11), 528. https://doi.org/10.3390/systems11110528

Mere, K. (2025). Keterkaitan Nilai-nilai Kearifan Lokal Nagekeo dengan Unsur-unsur Budaya
Universal. Community Engagement and Emergence Journal (CEE]), 6(6), 5215-5221.
https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9712

Mere, K. (2025). Kearifan Lokal dalam siklus kehidupan manusia Nagekeo: Upaya pelestarian
identitas budaya di tengah globalisasi. Community Engagement and Emergence
Journal (CEE]), 6(6), 5044-5050. https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9670

Mere, K. (2025). Dari Wombu ke Woda: Transformasi Nilai budaya dalam siklus kehudupan
masyarakat nagekeo di era modern. Community Engagement and Emergence Journal
(CEE]), 6(6), 5037-5043. https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9669

Puccia, A., Cabeza-Ramirez, L. ]., de los Santos, M. M., & Gonzalez-Mohino, M. (2025). Bridging
cultural capital: Youth-driven communication as a catalyst for well-being in film
festival participation. Social Sciences, 14(1),
26. https://doi.org/10.3390/socsci14010026

Puspita, C., Hariyanto, A. D., & Arifin, L. S. (2025). Sustainable values in the structure of
traditional Osing houses in Indonesia. Architecture, 5(2),
31. https://doi.org/10.3390/architecture5020031

Ramlij, R, Razalj, R., Gadeng, A. N,, Diana, N., & Hariadj, ]. (2025). Integrating local knowledge
into higher education: A qualitative study of curriculum innovation in Aceh,
Indonesia. Education Sciences, 15(9),
1214. https://doi.org/10.3390/educsci15091214

Sari, D. P, Sudirman, M., & Asmuliany, A. (2024). The design of earthquake evacuation spaces
based on local wisdom: A case study of traditional houses in South Sulawesi. Designs,
8(2), 30. https://doi.org/10.3390/designs8020030

Senior, C., Temeljotov Salaj, A., Johansen, A., & Lohne, ]J. (2023). Evaluating the impact of
public participation processes on participants in smart city development: A scoping
review. Buildings, 13(6), 1484. https://doi.org/10.3390/buildings13061484

Wahyuningtyas, B. P., Asteria, D., & Sunarto. (2023). The accommodation of communication
in the family as an adjustment of cultural values between generations. Social
Sciences, 12(12), 653. https://doi.org/10.3390/socsci12120653

Wright, C., Ritter, L. ]., & Wisse Gonzales, C. (2022). Cultivating a collaborative culture for
ensuring sustainable development goals in higher education: An integrative case
study. Sustainability, 14(3), 1273. https://doi.org/10.3390/su14031273

Wuy, ], Ju, L.-H,, Lin, P.-H,, & Lyu, Y. (2022). The relationship between form and ritual in
cultural sustainability. Sustainability, 14(15),
9157. https://doi.org/10.3390/su14159157

Yan, W.-],, & Li, K.-R. (2023). Sustainable cultural innovation practice: Heritage education in
universities and creative inheritance of intangible cultural heritage
craft. Sustainability, 15(2), 1194. https://doi.org/10.3390/su15021194

5417



Mere (2025)

Yeganeh, H. (2024). Conceptualizing the patterns of change in cultural values: The
paradoxical effects of modernization, demographics, and globalization. Social
Sciences, 13(9), 439. https://doi.org/10.3390/socsci13090439

5418



