
Community	Engagement	&	Emergence	Journal	
Volume	6	Nomor	6,	Tahun	2025	
Halaman	:	5411-5418	
 

 
h#ps://journal.yrpipku.com/index.php/ceej 
e-ISSN:2715-9752, p-ISSN:2715-9868 
Copyright © 2025 THE AUTHOR(S). This arIcle is distributed under a CreaIve Commons A#ribuIon- 
NonCommercial 4.0 InternaIonal license 

Integrasi	dialog	budaya	dalam	pendidikan	untuk	menanamkan	nilai	
keberagaman	budaya	Nagekeo	

	
Klemens	Mere	

Universitas	Wisnuwardhana	Malang	
Email:	monfoortbhk@yahoo.co.id		

	
Abstract	

Cultural	diversity	 is	a	vital	 foundation	of	 Indonesian	social	 life,	yet	 it	must	be	continuously	nurtured	
through	education	so	it	becomes	a	lived	value	rather	than	a	slogan.	This	literature	review	examines	how	
cultural	dialogue	can	be	integrated	into	educational	practices	to	instill	respect	for	cultural	diversity,	
specifically	within	the	context	of	Nagekeo.	Synthesizing	studies	published	from	2020	onward,	the	review	
highlights	key	 forms	of	 integration	 such	as	dialogic	pedagogy	 in	 the	 classroom,	 contextual	 learning	
grounded	in	local	wisdom,	intercultural	projects,	and	active	collaboration	with	families	and	traditional	
cultural	actors.	The	reviewed	literature	consistently	shows	that	cultural	dialogue	is	most	effective	when	
designed	 as	 an	 interactive,	 reflective	 process	 that	 invites	 students	 to	 share	 experiences,	 negotiate	
meanings,	and	learn	from	differences.	In	Nagekeo,	cultural	dialogue	can	be	strengthened	through	local	
narratives,	 customary	 rituals,	 language	 practices,	 and	 communal	 traditions	 that	 connect	 school	
learning	with	everyday	cultural	realities.	However,	implementation	faces	challenges	including	limited	
teacher	capacity	 to	 facilitate	 intercultural	dialogue,	 the	marginal	position	of	 local	culture	 in	 formal	
curricula,	and	the	risk	of	superficial	cultural	activities	without	deep	reflection.	The	review	concludes	
that	 sustainable	 integration	 requires	 curriculum	 alignment,	 teacher	 training,	 and	 long-term	
partnerships	 between	 schools	 and	 the	 Nagekeo	 community	 to	 make	 cultural	 diversity	 education	
authentic	and	transformative.	
Keywords:	cultural	dialogue,	education,	Nagekeo	cultural	diversity	
	

Abstrak	
Keberagaman	budaya	merupakan	fondasi	penting	kehidupan	sosial	Indonesia,	tetapi	nilainya	perlu	
terus	ditanamkan	melalui	pendidikan	agar	menjadi	pengalaman	hidup,	bukan	sekadar	slogan.	Artikel	
review	 literatur	 ini	 mengkaji	 bagaimana	 dialog	 budaya	 dapat	 diintegrasikan	 dalam	 praktik	
pendidikan	untuk	menumbuhkan	penghormatan	terhadap	keberagaman	budaya,	dengan	fokus	pada	
konteks	 Nagekeo.	 Berdasarkan	 sintesis	 studi	 sejak	 tahun	 2020,	 integrasi	 dialog	 budaya	 dapat	
dilakukan	 melalui	 pedagogi	 dialogis	 di	 kelas,	 pembelajaran	 kontekstual	 berbasis	 kearifan	 lokal,	
proyek	 lintas	 budaya,	 serta	 kolaborasi	 aktif	 dengan	 keluarga	 dan	 pelaku	 budaya	 adat.	 Literatur	
menunjukkan	 bahwa	 dialog	 budaya	 paling	 efektif	 jika	 dirancang	 sebagai	 proses	 interaktif	 dan	
reflektif,	 di	 mana	 siswa	 berbagi	 pengalaman,	 merundingkan	makna,	 dan	 belajar	 dari	 perbedaan	
secara	setara.	Dalam	konteks	Nagekeo,	dialog	budaya	dapat	diperkuat	melalui	narasi	lokal,	ritus	adat,	
praktik	 bahasa	 daerah,	 dan	 tradisi	 komunal	 yang	 menjembatani	 pembelajaran	 sekolah	 dengan	
realitas	 budaya	 sehari-hari.	 Tantangan	 implementasi	 meliputi	 keterbatasan	 kompetensi	 guru	
sebagai	fasilitator	dialog	interkultural,	minimnya	ruang	budaya	lokal	dalam	kurikulum	formal,	serta	
risiko	kegiatan	budaya	yang	bersifat	seremonial	tanpa	refleksi	mendalam.	Karena	itu,	integrasi	yang	
berkelanjutan	memerlukan	penyelarasan	kurikulum,	pelatihan	guru,	dan	kemitraan	jangka	panjang	
antara	 sekolah	 dan	 komunitas	Nagekeo	 agar	 pendidikan	 keberagaman	 benar-benar	 autentik	 dan	
transformatif.	
Kata	kunci:	dialog	budaya,	pendidikan,	keberagaman	budaya	Nagekeo	



Mere	(2025) 
 

 5412 

1. Pendahuluan	
Keberagaman	 budaya	 merupakan	 kondisi	 dasar	 masyarakat	 modern	 yang	 terus	

bergerak,	dipengaruhi	oleh	modernisasi,	demografi,	dan	arus	global	yang	mengubah	cara	
orang	memaknai	 identitasnya.	Perubahan	 ini	dapat	memperkaya	kehidupan	sosial,	 tetapi	
juga	berpotensi	menajamkan	batas	“kami–mereka”	bila	tidak	diimbangi	pemahaman	yang	
adil.	 Karena	 itu,	 keberagaman	 perlu	 dipandang	 sebagai	 proses	 yang	 dinamis	 dan	 harus	
dipelajari	terus-menerus	dalam	ruang	sosial.	Perspektif	tentang	perubahan	nilai	budaya	ini	
menegaskan	 bahwa	 pendidikan	 punya	 peran	 penting	 untuk	menjaga	 keberagaman	 tetap	
menjadi	kekuatan	bersama	(Yeganeh,	2024;	Alkharafi	&	Alsabah,	2025).	

Dalam	konteks	Indonesia,	pendidikan	menjadi	arena	strategis	untuk	menanamkan	
nilai	 kebinekaan	 karena	 sekolah	 tidak	 hanya	 mentransfer	 pengetahuan,	 tetapi	 juga	
membentuk	 karakter	 dan	 cara	 hidup	 bersama.	Nilai	 keberagaman	 tidak	 cukup	 diajarkan	
sebagai	 informasi	 tentang	 “aneka	 budaya”,	melainkan	 perlu	 dialami	 lewat	 interaksi	 yang	
membangun	 sikap	 saling	menghargai.	 Pembelajaran	 yang	memanfaatkan	 keragaman	dan	
kearifan	 lokal	 terbukti	memberi	modal	sosial	bagi	generasi	muda	untuk	mengembangkan	
cara	berpikir	terbuka	dan	inovatif	(Amin	&	Ritonga,	2024;	Alves	et	al.,	2024).	

Salah	 satu	pendekatan	yang	 relevan	untuk	 tujuan	 tersebut	adalah	dialog	budaya,	
yaitu	proses	komunikasi	timbal	balik	yang	memberi	ruang	bagi	peserta	didik	untuk	berbagi	
pengalaman,	mendengar	sudut	pandang	lain,	dan	merundingkan	makna	perbedaan	secara	
setara.	Dialog	budaya	menuntut	 keterampilan	 reflektif	 dan	empatik	 sehingga	 siswa	 tidak	
hanya	“tahu”	budaya	lain,	tetapi	mampu	memahami	dan	menghormatinya.	Penerapan	dialog	
seperti	 ini	 dalam	 pendidikan	 menuntut	 kesiapan	 guru	 sebagai	 fasilitator	 interkultural,	
bukan	sekadar	penyampai	materi	(Garrido	et	al.,	2020;	Alves	et	al.,	2024).	

Literatur	 terbaru	menekankan	 bahwa	 integrasi	 budaya	 dalam	 pendidikan	 paling	
efektif	bila	dikaitkan	dengan	pengetahuan	lokal	yang	hidup	di	komunitas,	lalu	diolah	dalam	
kurikulum	 dan	 praktik	 pembelajaran.	 Upaya	 memasukkan	 local	 knowledge	 ke	 dalam	
pendidikan	 dapat	 memperkuat	 relevansi	 sekolah	 bagi	 realitas	 siswa	 sekaligus	
menumbuhkan	 rasa	memiliki	 terhadap	 identitas	 budayanya.	 Pendidikan	warisan	 budaya	
dan	 inovasi	 kultural	 di	 lembaga	 pendidikan	 juga	menunjukkan	 bahwa	 budaya	 lokal	 bisa	
menjadi	sumber	belajar	kritis	dan	kreatif,	bukan	sekadar	simbol	tradisi	(Ramli	et	al.,	2025;	
Yan	&	Li,	2023).	

Nagekeo	memiliki	kekayaan	budaya	yang	kuat	dalam	narasi	lokal,	ritus	adat,	bahasa	
daerah,	serta	tradisi	komunal	yang	membentuk	relasi	sosial	masyarakat.	Pengetahuan	dan	
moralitas	 lokal	 sering	 terjaga	 melalui	 folklore,	 praktik	 adat,	 dan	 pembelajaran	 lintas	
generasi,	 sehingga	 sangat	 potensial	 menjadi	 basis	 dialog	 budaya	 di	 sekolah.	 Keterkaitan	
antara	ritual,	bentuk	tradisi,	dan	keberlanjutan	nilai	budaya	menunjukkan	bahwa	budaya	
Nagekeo	bukan	 sekadar	warisan,	melainkan	 sistem	makna	yang	 terus	dipraktikkan	 (Cao,	
2024;	Wu	et	al.,	2022).	

Namun,	 modernisasi	 pendidikan	 dapat	 menciptakan	 jarak	 antara	 sekolah	 dan	
budaya	sehari-hari	masyarakat	jika	budaya	lokal	hanya	hadir	secara	seremonial.	Selain	itu,	
transmisi	nilai	antar	generasi	bisa	melemah	ketika	komunikasi	budaya	dalam	keluarga	dan	
komunitas	tidak	lagi	terhubung	dengan	pengalaman	belajar	di	sekolah.	Karena	itu,	integrasi	
dialog	 budaya	 perlu	 dirancang	 agar	 menjembatani	 ruang	 kelas,	 rumah,	 dan	 komunitas	
sehingga	nilai	keberagaman	benar-benar	menjadi	pengalaman	hidup	siswa	(Wahyuningtyas	
et	al.,	2023;	Yeganeh,	2024).	



Mere	(2025) 
 

 5413 

Berdasarkan	 latar	 tersebut,	 artikel	 ini	 meninjau	 literatur	 sejak	 2020	 tentang	
integrasi	 dialog	 budaya	 dalam	 pendidikan	 dan	 relevansinya	 untuk	 menanamkan	 nilai	
keberagaman	budaya	Nagekeo.	Fokus	kajian	mencakup	model	pedagogi	dialogis	berbasis	
kearifan	 lokal,	 peran	 guru	 dan	 kurikulum,	 serta	 tantangan	 implementasi	 di	 konteks	
komunitas	 budaya.	 Dengan	 menempatkan	 budaya	 lokal	 sebagai	 sumber	 dialog	 setara,	
pendidikan	diharapkan	mampu	membentuk	siswa	Nagekeo	yang	berakar	pada	identitasnya	
sekaligus	terbuka	pada	perbedaan	(Garrido	et	al.,	2020;	Amin	&	Ritonga,	2024).	
	
2. Metode	

Metode	yang	digunakan	dalam	artikel	 ini	 adalah	literature	review	dengan	 fokus	
pada	 topik	 integrasi	 dialog	 budaya	 dalam	 pendidikan	 untuk	 menanamkan	 nilai	
keberagaman,	 khususnya	 pada	 konteks	 budaya	 Nagekeo.	 Proses	 penelusuran	 literatur	
dilakukan	dengan	mengumpulkan	artikel	 ilmiah	 terbitan	tahun	2020–2025	yang	relevan	
dengan	 tema	 dialog	 budaya,	 pendidikan	multikultural/interkultural,	 kearifan	 lokal,	 serta	
integrasi	 pengetahuan	 lokal	 dalam	 pembelajaran.	 Sumber	 literatur	 dihimpun	 dari	 jurnal	
nasional	maupun	internasional	yang	sesuai	dengan	tema	kajian	dan	tersedia	secara	penuh	
untuk	dianalisis.	

Tahap	 analisis	 dilakukan	 secara	 tematik	 melalui	 beberapa	 langkah:	 (1)	 seleksi	
artikel	berdasarkan	kesesuaian	tema	dan	rentang	tahun	publikasi,	(2)	pembacaan	mendalam	
untuk	mengidentifikasi	konsep	utama,	model	integrasi,	serta	temuan	kunci	dari	tiap	studi,	
(3)	pengelompokan	temuan	ke	dalam	tema	besar	seperti	bentuk	dialog	budaya	di	sekolah,	
strategi	berbasis	budaya	lokal,	peran	guru,	dan	tantangan	implementasi,	serta	(4)	sintesis	
hasil	 untuk	 menarik	 implikasi	 teoretis	 dan	 praktis	 bagi	 konteks	 Nagekeo.	 Hasil	 sintesis	
kemudian	 disusun	menjadi	 pemetaan	 pendekatan	 yang	 paling	 relevan	 dan	 rekomendasi	
integrasi	dialog	budaya	yang	kontekstual	serta	berkelanjutan.	
	
3. Hasil	Dan	Pembahasan	
Dialog	budaya	sebagai	pedagogi	dialogis	untuk	literasi	keberagaman	

Dialog	budaya	dalam	pendidikan	muncul	sebagai	pendekatan	yang	menempatkan	
perbedaan	sebagai	sumber	pembelajaran	aktif,	bukan	sekadar	objek	pengetahuan.	Literatur	
menunjukkan	 bahwa	 dialog	 yang	 terstruktur	mendorong	 siswa	 untuk	 saling	mendengar,	
menafsirkan	 pengalaman,	 dan	 membangun	 makna	 bersama	 sehingga	 literasi	 budaya	
berkembang	 secara	 reflektif.	 Proses	 ini	 relevan	 untuk	 konteks	 masyarakat	 yang	 nilai	
budayanya	dinamis	dan	terus	bernegosiasi	dengan	perubahan	sosial	(Garrido	et	al.,	2020;	
Yeganeh,	2024).	

Efektivitas	dialog	budaya	sangat	ditentukan	oleh	sifatnya	yang	interaktif	dan	setara,	
karena	 siswa	 dilatih	 berargumen	 tanpa	 meniadakan	 pengalaman	 budaya	 lain.	 Dalam	
praktiknya,	 dialog	 membantu	 mengurangi	 bias	 dan	 meningkatkan	 empati,	 sebab	 siswa	
belajar	melihat	identitas	budaya	sebagai	sesuatu	yang	berlapis	dan	dapat	dipahami	melalui	
pengalaman	nyata.	Temuan	ini	menguatkan	posisi	dialog	budaya	sebagai	alat	pembentukan	
kewargaan	interkultural	yang	lentur	terhadap	pluralitas	(Alves	et	al.,	2024;	Amin	&	Ritonga,	
2024).	

Selain	 memperkuat	 empati,	 dialog	 budaya	 berkontribusi	 pada	 keterampilan	
kolaboratif	seperti	negosiasi	nilai,	pemecahan	masalah	sosial,	dan	pengambilan	keputusan	
bersama.	Ini	selaras	dengan	tuntutan	pendidikan	masa	kini	yang	menekankan	kemampuan	



Mere	(2025) 
 

 5414 

hidup	 bersama	 dalam	 masyarakat	 majemuk.	 Dengan	 demikian,	 dialog	 budaya	 bukan	
tambahan	 kurikuler,	 melainkan	 inti	 dari	 pembelajaran	 keberagaman	 yang	 transformatif	
(Garrido	et	al.,	2020;	Wright	et	al.,	2022).	
Integrasi	kearifan	lokal	Nagekeo	sebagai	basis	dialog	budaya	

Literatur	menegaskan	bahwa	kearifan	lokal	akan	efektif	bila	diintegrasikan	sebagai	
kerangka	 belajar,	 bukan	 hanya	materi	 seremonial.	 Dalam	 konteks	 Nagekeo,	 narasi	 lokal,	
ritus,	 dan	 nilai	 komunal	 dapat	 dijadikan	 titik	 berangkat	 pembelajaran	 untuk	membahas	
kerja	sama,	penghormatan	antar-kelompok,	serta	relasi	manusia–alam.	Proses	ini	membuat	
dialog	budaya	berakar	pada	pengalaman	keseharian	siswa	(Ramli	et	al.,	2025;	Cao,	2024).	

Budaya	yang	hidup	dalam	praktik	ruang,	simbol,	dan	tradisi	komunal	menunjukkan	
adanya	“nilai	keberlanjutan”	yang	dapat	diterjemahkan	menjadi	pendidikan	karakter.	Studi	
tentang	 nilai	 tradisional	 dalam	 struktur	 budaya	 menegaskan	 bahwa	 budaya	 lokal	
menyimpan	prinsip	resiliensi	sosial,	 saling	menjaga,	dan	 identitas	kolektif	yang	kuat.	 Jika	
dimasukkan	ke	dalam	diskusi	kelas,	prinsip-prinsip	ini	menjadi	materi	dialog	yang	otentik	
dan	mudah	dihayati	siswa	(Puspita	et	al.,	2025;	Wu	et	al.,	2022).	

Integrasi	 kearifan	 lokal	 juga	 berfungsi	 sebagai	 jembatan	 antara	 pengetahuan	
sekolah	 dan	 identitas	 komunitas,	 sehingga	 siswa	 tidak	mengalami	 keterputusan	 budaya.	
Ketika	siswa	menafsirkan	kembali	tradisi	lokal	melalui	dialog,	mereka	belajar	bahwa	budaya	
bukan	sesuatu	yang	beku,	melainkan	sumber	moral	dan	pengetahuan	yang	terus	diperbarui.	
Ini	 penting	 agar	 nilai	 keberagaman	Nagekeo	 bertahan	 di	 tengah	 arus	 perubahan	 budaya	
yang	cepat	(Cao,	2024;	Yeganeh,	2024).	
Peran	guru	sebagai	fasilitator	dialog	interkultural	

Temuan	 utama	 literatur	 menyatakan	 bahwa	 keberhasilan	 dialog	 budaya	 sangat	
bergantung	 pada	 kapasitas	 guru	 sebagai	 fasilitator	 interkultural.	 Guru	 perlu	 mengelola	
percakapan	 agar	 semua	 identitas	 budaya	 siswa	mendapatkan	 ruang	 yang	 adil,	 termasuk	
ketika	muncul	perbedaan	tajam	atau	potensi	konflik.	Pelatihan	dialog	interkultural	menjadi	
syarat	 penting	 agar	 kelas	 benar-benar	 menjadi	 ruang	 aman	 untuk	 perjumpaan	 makna	
(Garrido	et	al.,	2020;	Ramli	et	al.,	2025).	

Guru	 juga	 dituntut	 mampu	 mengubah	 posisi	 dirinya	 dari	 pusat	 pengetahuan	
menjadi	pengarah	proses	belajar	bersama.	Kapasitas	ini	mencakup	keterampilan	bertanya	
reflektif,	 mengaitkan	 pengalaman	 budaya	 siswa	 dengan	 kompetensi	 kurikulum,	 serta	
menghindari	bias	dalam	memvalidasi	budaya	tertentu.	Dengan	begitu,	dialog	budaya	tidak	
jatuh	 menjadi	 ceramah	 tentang	 budaya,	 melainkan	 praktik	 belajar	 yang	 hidup	 (Amin	 &	
Ritonga,	2024;	Wright	et	al.,	2022).	

Dalam	konteks	Nagekeo,	guru	harus	sekaligus	menjadi	penghubung	antara	sekolah	
dan	komunitas	budaya.	Guru	yang	memahami	nilai	 lokal	dapat	memfasilitasi	dialog	yang	
lebih	bermakna,	misalnya	dengan	membawa	isu	adat,	bahasa,	atau	tradisi	komunal	sebagai	
bahan	refleksi	kelas.	Tanpa	penguatan	kompetensi	 ini,	 integrasi	budaya	berisiko	menjadi	
dangkal	atau	sekadar	simbolis	(Ramli	et	al.,	2025;	Wahyuningtyas	et	al.,	2023).	
Model	kolaboratif	sekolah–komunitas	dan	dialog	lintas	generasi	

Literatur	 menunjukkan	 bahwa	 dialog	 budaya	 menjadi	 lebih	 kuat	 ketika	 sekolah	
berkolaborasi	dengan	komunitas	lokal,	terutama	tokoh	adat,	orang	tua,	dan	pelaku	budaya.	
Kolaborasi	 memperluas	 ruang	 dialog	 dari	 kelas	 ke	 kehidupan	 sosial,	 sehingga	 siswa	
menyaksikan	 nilai	 keberagaman	 dalam	 praktik	 nyata.	 Keterlibatan	 komunitas	 juga	



Mere	(2025) 
 

 5415 

memperkaya	sumber	belajar	lewat	pengalaman	dan	otoritas	budaya	setempat	(Ramli	et	al.,	
2025;	Senior	et	al.,	2023).	

Dialog	lintas	generasi	menjadi	bentuk	penting	lain	dalam	integrasi	budaya,	karena	
nilai	lokal	banyak	diwariskan	melalui	komunikasi	keluarga	dan	komunitas.	Ketika	sekolah	
membuka	ruang	pertemuan	generasi	muda	dan	tua,	siswa	belajar	menafsirkan	tradisi	secara	
kritis	sekaligus	menghormati	sumber	nilai	yang	hidup	di	masyarakat.	Hal	ini	memperkuat	
kesinambungan	budaya	tanpa	mematikan	kreativitas	generasi	baru	(Wahyuningtyas	et	al.,	
2023;	Li	&	Cao,	2023).	

Selain	itu,	pola	partisipasi	bersama	mendorong	rasa	memiliki	(sense	of	belonging)	
terhadap	budaya	lokal	dan	memperkuat	kohesi	sosial	di	lingkungan	sekolah.	Dialog	dalam	
proyek	komunitas—seperti	dokumentasi	tradisi,	kelas	kunjungan	adat,	atau	forum	budaya	
siswa—membuat	 keberagaman	hadir	 sebagai	 pengalaman	bersama,	 bukan	 sekadar	 topik	
pembelajaran.	Model	 ini	relevan	untuk	Nagekeo	yang	memiliki	tradisi	komunal	yang	kuat	
(Senior	et	al.,	2023;	Alves	et	al.,	2024).	
Proyek	kreatif	berbasis	warisan	budaya	sebagai	sarana	dialog	

Literatur	 2020+	 menekankan	 penggunaan	 proyek	 kreatif	 untuk	 menghidupkan	
dialog	budaya,	misalnya	melalui	seni,	film,	festival	sekolah,	atau	produk	budaya	lokal.	Proyek	
kreatif	memberi	ruang	bagi	generasi	muda	untuk	menafsirkan	warisan	budaya	dalam	bahasa	
mereka	sendiri,	sekaligus	membuka	perjumpaan	makna	dengan	budaya	lain.	Pendekatan	ini	
mendorong	keterlibatan	emosional	dan	partisipasi	aktif	siswa	(Puccia	et	al.,	2025;	Yan	&	Li,	
2023).	

Warisan	 budaya—termasuk	 tradisi	 ruang	 dan	 arsitektur	 lokal—dapat	 dijadikan	
“teks	sosial”	bagi	dialog	tentang	nilai	hidup	bersama.	Studi	tentang	rumah	tradisional	dan	
kearifan	 lokal	 menunjukkan	 bahwa	 ruang	 budaya	 menyimpan	 prinsip	 kebersamaan,	
adaptasi,	dan	penghormatan	terhadap	lingkungan	sosial-alam.	Dengan	menjadikan	warisan	
ini	bahan	proyek	belajar,	dialog	budaya	bergerak	dari	abstraksi	ke	pengalaman	yang	konkret	
(Sari	et	al.,	2024;	Puspita	et	al.,	2025).	

Proyek	kreatif	juga	relevan	untuk	Nagekeo	karena	selaras	dengan	tradisi	naratif	dan	
ritus	komunal	setempat.	Ketika	siswa	membuat	pameran	cerita	rakyat,	dokumenter	bahasa	
daerah,	atau	pertunjukan	adat	berbasis	refleksi,	mereka	tidak	hanya	melestarikan	budaya	
tetapi	 juga	 membangun	 keterampilan	 dialogis.	 Ini	 memperkuat	 keberagaman	 sebagai	
praktik	sosial	yang	terus	diperbarui	(Cao,	2024;	Puccia	et	al.,	2025).	
Tantangan	integrasi	dialog	budaya	dan	strategi	penguatan	berkelanjutan	

Tantangan	yang	paling	sering	disebut	adalah	tokenisme	budaya,	yakni	budaya	lokal	
hanya	hadir	sebagai	simbol	kegiatan	tanpa	pembahasan	nilai	dan	relevansinya.	Jika	dialog	
tidak	 disertai	 refleksi	 kritis,	 kegiatan	 budaya	 mudah	 berakhir	 seremonial	 dan	 tidak	
membentuk	sikap	keberagaman	secara	mendalam.	Karena	itu,	dialog	harus	disusun	sebagai	
proses	belajar	yang	berulang,	bukan	agenda	tahunan	(Garrido	et	al.,	2020;	Yan	&	Li,	2023).	

Tantangan	 lain	 adalah	 tekanan	 globalisasi	 dan	 perubahan	 nilai	 yang	 membuat	
identitas	 lokal	 tampak	 kurang	 menarik	 bagi	 generasi	 muda.	 Literatur	 tentang	 dampak	
globalisasi	 menunjukkan	 bahwa	 budaya	 lokal	 bisa	 terpinggirkan	 bila	 tidak	 diberi	 ruang	
adaptasi	 dan	 reinterpretasi	 yang	 sehat.	 Di	 sinilah	 dialog	 budaya	 berperan	 menjaga	
keseimbangan	 antara	 keterbukaan	 global	 dan	 akar	 lokal	 (Yeganeh,	 2024;	 Alkharafi	 &	
Alsabah,	2025).	



Mere	(2025) 
 

 5416 

Strategi	 penguatan	 yang	 disarankan	meliputi	 penyelarasan	 kurikulum,	 pelatihan	
guru,	dan	evaluasi	berbasis	proses	(sikap,	empati,	keterampilan	dialog)	bukan	hanya	produk	
akhir.	Kemitraan	jangka	panjang	sekolah–komunitas	perlu	dibuat	rutin	agar	dialog	budaya	
menjadi	ekosistem,	bukan	program	terpisah.	Dengan	pendekatan	ini,	pendidikan	di	Nagekeo	
dapat	 menanamkan	 keberagaman	 sebagai	 nilai	 hidup	 yang	 autentik	 dan	 berkelanjutan	
(Wright	et	al.,	2022;	Senior	et	al.,	2023).	
	
4. Kesimpulan	

Integrasi	dialog	budaya	dalam	pendidikan	terbukti	menjadi	pendekatan	yang	efektif	
untuk	menanamkan	 nilai	 keberagaman,	 karena	mendorong	 siswa	mengalami	 perbedaan	
sebagai	proses	belajar	yang	hidup,	setara,	dan	reflektif.	Melalui	dialog,	keberagaman	tidak	
berhenti	 pada	 pengenalan	 fakta	 budaya,	 tetapi	 menjadi	 pengalaman	 bersama	 yang	
membentuk	 empati,	 keterbukaan,	 serta	 kemampuan	 berinteraksi	 secara	 sehat	 dalam	
masyarakat	 majemuk.	 Dengan	 demikian,	 dialog	 budaya	 layak	 diposisikan	 sebagai	 inti	
pembelajaran	keberagaman,	bukan	sekadar	pelengkap	kurikulum.	

Dalam	konteks	Nagekeo,	dialog	budaya	memiliki	relevansi	yang	sangat	kuat	karena	
masyarakatnya	 berakar	 pada	 tradisi	 komunal,	 narasi	 lokal,	 ritus	 adat,	 dan	 penggunaan	
bahasa	daerah	yang	masih	aktif	dalam	kehidupan	sehari-hari.	Ketika	unsur-unsur	budaya	ini	
dijadikan	 sumber	 belajar,	 siswa	 dapat	 mengaitkan	 pelajaran	 sekolah	 dengan	 identitas	
komunitasnya	sendiri,	 sekaligus	belajar	menghargai	perbedaan	di	 luar	dirinya.	Proses	 ini	
membantu	menjaga	keberlanjutan	nilai	budaya	lokal	tanpa	menutup	ruang	bagi	kreativitas	
dan	keterbukaan	terhadap	perubahan	zaman.	

Keberhasilan	 integrasi	dialog	budaya	bergantung	pada	desain	pembelajaran	yang	
kontekstual,	kapasitas	guru	sebagai	 fasilitator	dialog,	serta	keterlibatan	komunitas	secara	
berkelanjutan.	 Sekolah	 perlu	membangun	 kemitraan	 dengan	 keluarga	 dan	 tokoh	 budaya	
agar	dialog	berlangsung	lintas	ruang	dan	lintas	generasi,	sehingga	nilai	keberagaman	benar-
benar	menjadi	praktik	sosial	yang	terus	tumbuh.	Dengan	strategi	yang	konsisten	dan	lebih	
menekankan	proses,	pendidikan	di	Nagekeo	diharapkan	mampu	melahirkan	generasi	yang	
berakar	pada	budayanya	sekaligus	siap	hidup	harmonis	dalam	keberagaman.	
	
5. Daftar	Pustaka	
Alkharafi,	N.,	&	Alsabah,	M.	(2025).	Globalization:	An	overview	of	its	main	characteristics	and	

types,	 and	 an	 exploration	 of	 its	 impacts	 on	 individuals,	 firms,	 and	
nations.	Economies,	13(4),	91.	https://doi.org/10.3390/economies13040091	

Alves,	F.,	Vidal,	D.	G.,	Allegretti,	G.,	Gallo,	E.,	de	Castro,	H.	A.,	&	Freitas,	H.	(2024).	Nature	at	
the	heart	of	ecological	transition:	Five	ideas	to	allow	a	plural,	reflexive,	intercultural,	
transnational,	 ecological,	 and	 dynamic	 citizenship.	Social	 Sciences,	 13(12),	
697.	https://doi.org/10.3390/socsci13120697	

Amin,	M.,	 &	 Ritonga,	 A.	 D.	 (2024).	 Diversity,	 local	wisdom,	 and	 unique	 characteristics	 of	
millennials	as	capital	for	innovative	learning	models:	Evidence	from	North	Sumatra,	
Indonesia.	Societies,	14(12),	260.	https://doi.org/10.3390/soc14120260	

Cao,	 M.	 (2024).	 Remaking	 local	 knowledge:	 The	 reinterpretation	 of	 morality	 through	
religious	 teachings	 and	 folklore.	Religions,	 15(11),	
1354.	https://doi.org/10.3390/rel15111354	



Mere	(2025) 
 

 5417 

Garrido,	M.	C.	D.,	Ruiz-Cabezas,	A.,	Domínguez,	M.	C.	M.,	Dueñas,	M.	C.	L.,	Pérez	Navío,	E.,	&	
Rivilla,	 A.	 M.	 (2020).	 Teachers’	 training	 in	 the	 intercultural	 dialogue	 and	
understanding:	 Focusing	 on	 the	 education	 for	 a	 sustainable	
development.	Sustainability,	12(23),	9934.	https://doi.org/10.3390/su12239934	

Li,	C.,	&	Cao,	M.	(2023).	Designing	for	intergenerational	communication	among	older	adults:	
A	 systematic	 inquiry	 in	 old	 residential	 communities	 of	 China’s	 Yangtze	 River	
Delta.	Systems,	11(11),	528.	https://doi.org/10.3390/systems11110528	

Mere,	K.	(2025).	Keterkaitan	Nilai-nilai	Kearifan	Lokal	Nagekeo	dengan	Unsur-unsur	Budaya	
Universal.	Community	Engagement	and	Emergence	Journal	(CEEJ),	6(6),	5215–5221.	
https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9712	

Mere,	K.	(2025).	Kearifan	Lokal	dalam	siklus	kehidupan	manusia	Nagekeo:	Upaya	pelestarian	
identitas	 budaya	 di	 tengah	 globalisasi.	Community	 Engagement	 and	 Emergence	
Journal	(CEEJ),	6(6),	5044–5050.	https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9670	

Mere,	K.	(2025).	Dari	Wombu	ke	Woda:	Transformasi	Nilai	budaya	dalam	siklus	kehudupan	
masyarakat	nagekeo	di	era	modern.	Community	Engagement	and	Emergence	Journal	
(CEEJ),	6(6),	5037–5043.	https://doi.org/10.37385/ceej.v6i6.9669	

Puccia,	A.,	Cabeza-Ramírez,	L.	J.,	de	los	Santos,	M.	M.,	&	González-Mohíno,	M.	(2025).	Bridging	
cultural	 capital:	 Youth-driven	 communication	 as	 a	 catalyst	 for	well-being	 in	 film	
festival	 participation.	Social	 Sciences,	 14(1),	
26.	https://doi.org/10.3390/socsci14010026	

Puspita,	 C.,	 Hariyanto,	 A.	 D.,	 &	 Arifin,	 L.	 S.	 (2025).	 Sustainable	 values	 in	 the	 structure	 of	
traditional	 Osing	 houses	 in	 Indonesia.	Architecture,	 5(2),	
31.	https://doi.org/10.3390/architecture5020031	

Ramli,	R.,	Razali,	R.,	Gadeng,	A.	N.,	Diana,	N.,	&	Hariadi,	J.	(2025).	Integrating	local	knowledge	
into	 higher	 education:	 A	 qualitative	 study	 of	 curriculum	 innovation	 in	 Aceh,	
Indonesia.	Education	 Sciences,	 15(9),	
1214.	https://doi.org/10.3390/educsci15091214	

Sari,	D.	P.,	Sudirman,	M.,	&	Asmuliany,	A.	(2024).	The	design	of	earthquake	evacuation	spaces	
based	on	local	wisdom:	A	case	study	of	traditional	houses	in	South	Sulawesi.	Designs,	
8(2),	30.	https://doi.org/10.3390/designs8020030	

Senior,	 C.,	 Temeljotov	 Salaj,	A.,	 Johansen,	A.,	&	Lohne,	 J.	 (2023).	 Evaluating	 the	 impact	 of	
public	participation	processes	on	participants	in	smart	city	development:	A	scoping	
review.	Buildings,	13(6),	1484.	https://doi.org/10.3390/buildings13061484	

Wahyuningtyas,	B.	P.,	Asteria,	D.,	&	Sunarto.	(2023).	The	accommodation	of	communication	
in	 the	 family	 as	 an	 adjustment	 of	 cultural	 values	 between	 generations.	Social	
Sciences,	12(12),	653.	https://doi.org/10.3390/socsci12120653	

Wright,	C.,	Ritter,	L.	 J.,	&	Wisse	Gonzales,	C.	(2022).	Cultivating	a	collaborative	culture	for	
ensuring	 sustainable	 development	 goals	 in	 higher	 education:	An	 integrative	 case	
study.	Sustainability,	14(3),	1273.	https://doi.org/10.3390/su14031273	

Wu,	 J.,	 Ju,	 L.-H.,	 Lin,	 P.-H.,	 &	 Lyu,	 Y.	 (2022).	 The	 relationship	 between	 form	 and	 ritual	 in	
cultural	 sustainability.	Sustainability,	 14(15),	
9157.	https://doi.org/10.3390/su14159157	

Yan,	W.-J.,	&	Li,	K.-R.	(2023).	Sustainable	cultural	innovation	practice:	Heritage	education	in	
universities	 and	 creative	 inheritance	 of	 intangible	 cultural	 heritage	
craft.	Sustainability,	15(2),	1194.	https://doi.org/10.3390/su15021194	



Mere	(2025) 
 

 5418 

Yeganeh,	 H.	 (2024).	 Conceptualizing	 the	 patterns	 of	 change	 in	 cultural	 values:	 The	
paradoxical	 effects	 of	 modernization,	 demographics,	 and	 globalization.	Social	
Sciences,	13(9),	439.	https://doi.org/10.3390/socsci13090439	

	


